
37

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

Stimmen und Zeugnisse

Zweifel, neue Zweifel, ganz neue Zweifel

IN DER PUBERTÄT zweifelte ich an Gottes 
Existenz und empfand den Glauben als 
etwas Altes und Überholtes. Er stellte For-
derungen, die ich nicht erfüllen wollte. 

Als ich überzeugende Christen kennen-
lernte, begann ich neu und radikaler zu 
zweifeln: „Vielleicht ist es doch wahr…“

Als junge Schwester erforschte ich 
meine Gefühle und zweifelte ich an mei-
nem eigenen Glauben: Glaube ich das alles 
wirklich? Liebe ich Gott? Oder laufe ich 
Illusionen nach?

2010 begann ich an der Kirche zu (ver-)
zweifeln. Ist sie mehr als eine Gruppe von 
Menschen, in der jeder sich fragt: „Was tut 
mir gut?“ und „Was brauche ich?“ Geht es 
in ihr letztlich nur um Macht, um Macht, 
die sich schlimmstenfalls im Missbrauch von 
Kindern ausdrückt? Ich erlebte, wie die Welt 
hämisch auf uns schaute und triumphierend 
sagte: „Ihr seid auch nicht besser als alle 
anderen!“ Ich musste ihr Recht geben und 
blieb zurück mit einer verletzten Liebe.

Jetzt wo ich alt bin, kommen neue 
Zweifel. Gottes Größe wird so übermäch-
tig, dass ich mich frage, ob all unsere Wor-
te nicht lächerlich sind. Ich zweifle nicht, 
dass es Gott gibt, ich zweifle, dass die 
menschliche Sprache sinnvolle Aussagen 
über ihn machen kann. Das zeigt sich in 

einem zunehmenden Widerstand, theolo-
gische Bücher zu lesen. Je sachlicher sie 
sind, umso eher bin ich dazu bereit, umso 
eher nähren sie mich, aber „Spiritualität“ 
stößt mich oft ab. „Woher weißt du das 
alles?“ möchte ich fragen, ja manchmal 
geradezu schreien: „Gott ist viel größer als 
all dieses Gerede von Liebe.“ 

Auch ich muss oft über den Glauben 
sprechen und zweifle, ob ich weiß, was ich 
sage. Dann flüchte ich zu den Worten, die 
Gott selbst uns geschenkt hat, zu den Wor-
ten der Bibel, vor allem zu den Psalmen, 
denn sie sind radikal ehrlich. 

Zweifel? Glaube bleibt immer Glaube 
und wird sich diesem Leben nie in unmit-
telbare Gegenwart verwandeln, das kann 
ich inzwischen akzeptieren. Gott lässt sich 
nicht vergegenständlichen, ich begegne 
ihm immer nur in seinen irdischen Spie-
gelungen. Trotzdem bin ich mir der Ge-
genwart Gottes in meinem Leben sicher. 
Ich weiß, dass es eine Stimme von außen 
gibt, die mich ruft und zieht, eine Stimme, 
die nicht mit der Stimme meines eigenen 
Herzens identisch ist. Das reicht mir, später 
wird man weiter sehen…

Die Verfasserin ist Benediktinerin

Im Zwielicht der Ambivalenz

ZWEIFEL IST FÜR MICH eine ambivalente Er-
fahrung: Schon oft habe ich eine Art des 
Zweifels erlebt, die mich durchaus weiter-
gebracht hat. Ein Zweifel, der mir in ver-
schiedenen Lebenssituationen den Impuls 

gegeben hat, Umstände zu hinterfragen 
und kritisch zu sein. Der mir geholfen hat, 
mich ehrlich zu machen und mir einzu
gestehen, wo ich mich in Illusionen ver-
rannt hatte. Es gab Wendepunkte in mei-

EuA 102 (2026) 37–41



38

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

nem Leben, in denen dieser Zweifel mich 
dazu bewegte, meinen Weg neu zu bestim-
men. Das waren schmerzhafte, aber auch 
befreiende Momente. Diese Art des Zweifels 
lässt mich neu auf meinen inneren Kom-
pass schauen und damit authentischer und, 
so hoffe ich, auch menschlicher werden.

Aber ich kenne auch eine andere Art 
des Zweifels: Zweifel, der mich innerlich 
entzweit und herausfallen lässt aus der 
Geborgenheit des Urvertrauens. Zweifel, 
der eine innere Zerrissenheit bewirkt und 
qualvoll an mir nagt. Der das Gefühl, ganz 
natürlich zum Gefüge der Beziehungen da-
zuzugehören, in Frage stellt. Dieser Zweifel 
hat einen negativen Sog. Er wirkt sich de-
struktiv aus auf meine Beziehung zu mir 
selbst, zu anderen, zum Leben und damit 
auch zu Gott. Dieser entzweiende Zweifel 
hat den Beigeschmack von Verzweiflung. 

Das ist dann kein Zweifel, der mich wei-
terbringt, sondern vielmehr ein Zweifel, 
der mir das Leben schwermacht und mich 
lähmt. Er verzerrt die Wahrnehmung und 
bewirkt, dass ich mir selber im Weg stehe.

Nicht selten mache ich die Erfahrung, 
dass beide Aspekte des Zweifels gemischt 
auftreten können. Dann erlebe ich die 
konstruktive und die destruktive Seite des 
Zweifels gleichzeitig. Ich versuche, genau 
hinzuschauen auf das, was hilfreich und 
was zerstörerisch in dieser Mischung ist. 
Gerade in diesem Zwielicht der Ambiva-
lenz, in diesem Ungeklärten, mache ich 
immer wieder die Erfahrung, geführt zu 
werden und letztlich gehalten zu sein. Auf 
dem Weg zu mehr Ehrlichkeit, aber auch 
zu größerem Vertrauen.

Der Verfasser ist Arzt

Am Zweifel im Glauben wachsen

VOR VIELEN JAHREN hat Karl Rahner an 
die Erklärung des Vierten Laterankonzils 
(1215) erinnert, dass alles, was wir von 
Gott positiv aussagen, mehr unähnlich 
als ähnlich ist. Dieses alte Konzilswort 
begleitet mich seitdem, und ich zitiere es 
immer wieder. Ich bin noch in einer Zeit 
aufgewachsen, in der unser katholischer 
Glaube ein festes Bollwerk war. Der Glau-
be musste verteidigt werden. Die öku-
menische Bewegung war noch ein zartes 
Pflänzchen. Erst das Zweite Vatikanische 
Konzil versuchte offiziell den Aufbruch 
aus dem Ghetto, das den Protestantismus 
und die Aufklärung von den Gläubigen 
fernhalten sollte.

In meinem Studium spielten die Be-
schlüsse des Konzils eine wichtige Rolle 
und wurden gern und oft zitiert. Heute er-
kenne ich die Mühe und den guten Willen 
meiner Professoren. Sie versuchten, eine 
Theologie zu erarbeiten und zu vermitteln, 

die sie nicht in den Fokus der römischen 
Glaubenswächter brachte. Sie ließen das 
alte System hinter sich, sahen aber kein 
neues. In der systematischen Theologie 
blieb es oft bei historischen Durchgängen 
von den Vorsokratikern bis zu Heidegger.

In meinem kindlich-katholischen 
Herzen wünschte ich mir wieder ein System 
von Gedanken und Definitionen, an denen 
ich meinen Glauben festmachen konnte. 
Da wo es in offiziellen kirchlichen Ver-
lautbarungen versucht wurde, ließ es mich 
kalt. Lange Zeit glaubte ich, das läge an 
meiner Oberflächlichkeit; ich müsste mich 
nur genügend anstrengen, um all das zu 
verstehen. Mit den Jahren wuchsen meine 
Zweifel an den dogmatischen Festschrei-
bungen. Enzykliken und Katechismen 
lassen mein Herz kalt. 

Leider geht es nicht nur mir so. Immer 
wieder treffe ich durchaus gläubige Men-
schen, denen es ähnlich geht; die mit der 



39

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

amtlichen Verkündigungssprache nichts 
mehr anfangen können; die auch ihre 
Zweifel daran haben, ob die immer noch 
in ihrer Struktur und Selbstdarstellung von 
antiken und mittelalterlichen Herrschafts-
bildern geprägte Kirche das ist, was Jesus 
sich vorgestellt hat.

Wie lebe ich damit? Eher stolpernd. 
Mir ist inzwischen deutlich geworden, dass 
unser Glaube nicht von Wahrheitsdefini-
tionen und Machtansprüchen lebt, son-
dern von Erfahrungen, die in Narrativen, 
Mythen und Liturgien Gestalt gewonnen 

haben. Diese sind nicht ewig, sondern im 
Laufe einer Überlieferungsgeschichte ge-
wachsen; – und sie entfalten sich weiter. 
Damit sind die Zweifel nicht besiegt. So 
schnell gibt der Verstand nicht auf. Den 
Gott meiner Kindheit gibt es nicht mehr; 
auch nicht den Gott meines Studiums. 
Dass ich dennoch in meinem Herzen nicht 
verzagt bin, muss wohl am Heiligen Geist 
liegen (siehe Röm 8,26).

Der Verfasser ist Benediktiner

Zweifel? Ambiguität!

DAS STICHWORT „Zweifeln“ bringt bei mir 
wenig zum Klingen. Ganz anders das Wort 
„Ambiguität“: Es geht um Doppel-Sinn. 
Zweifeln ist ein Schwanken zwischen den 
Möglichkeiten, Doppelsinn ist die Vermeh-
rung von Möglichkeiten. Ambiguität er-
öffnet Räume, auch wenn es nicht immer 
leicht und bequem ist.

Beim Zweifeln habe ich einen Men-
schen vor Augen, der seiner selbst und sei-
nes Glaubens unsicher ist – jedoch ange-
sichts eines Glaubens und eines Gottes, die 
unbezweifelbar erscheinen. Zweifel wäre 
demnach ein Makel des Subjekts. 

Ambiguität liegt auf der anderen Seite: 
Gott ist groß, und gleichzeitig schaut er in 
die niedrigsten Niedrigkeiten. Gott muss 
gerecht sein, sonst würden alle Unrechtha-
ber der Welt das letzte Wort haben. Und 
doch ist er gnädig und barmherzig. Wie 
geht das zusammen? Bei Gott geht es. In 
meiner Vorstellung nicht, da sind meine 
Grenzen. Gott ist ganz nah – und doch 

ungreifbar, fern. Beides drückt sein Wesen 
aus. Neulich im Gottesdienst durchfuhr 
es mich, als ich hörte „Ich liebe, Herr, die 
Stätte deines Hauses und den Wohnort dei-
ner Herrlichkeit“ (Ps 26,8), und ich dachte 
sofort: Das sind die Tunnel von Gaza, wo 
die letzten Geiseln noch in Finsternis und 
Enge gequält werden. Das ist der Ort, wo 
Gottes Herrlichkeit zu Hause ist. Das ist 
nicht gesagt, um die Leiden der Menschen 
dort zu überhöhen, ihre Verzweiflung, was 
ich mir alles gar nicht ausmalen kann. 
Doch wenn Gottes Herrlichkeit irgendwo 
auf der Welt zu Hause sein will, dann an 
diesem Ort.

Ambiguität spiegelt das Wesen Gottes. 
Damit muss ich lernen umzugehen. Es ist 
kein Verzicht auf Wahrheit, auf Recht, auf 
Liebe. Gott hat Möglichkeiten, die mein 
Denken übersteigen. Daran muss ich mich 
gewöhnen.

Der Verfasser ist Alttestamentler



40

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

Krieg der Sterne

MANCHE SAGEN, der Zweifel sei ein Diener 
der Wahrheit. Er bringe Licht ins Dunkel, 
verhindere naive Trugschlüsse, ermächtige 
und kläre auf. Andere sagen, der Zweifel 
sei ein Knecht der Lüge. Er säe Misstrauen 
und stifte Unfrieden, entzweie Brüder und 
spalte Nationen. Die Wahrheit kommt im-
mer ans Licht, sagt ein Sprichwort. Aber wo 
es dunkel ist, herrscht nicht automatisch 
die Lüge. Zu viel Licht kann auch (ver-)
blenden, während die Dunkelheit klares 
Denken fördern soll. Der Zweifel kann 
Prozesse beschleunigen oder ausbremsen, 
kann Menschen freisetzen oder lähmen, 
kann Mittel der Prophetie oder der Pro-
paganda sein. Je nachdem. Was soll man 
glauben? Was möchte man glauben? Und 
vor allem: Wem ist noch zu glauben?

Seit einiger Zeit begleitet mich ein 
Bild: Die Satelliten-Aufnahme der US-
Raumfahrtbehörde NASA, die im Novem-
ber 2022 entstanden ist und damals in 
vielen Zeitungen zu finden war. Zu sehen 
ist nichts, fast nichts, denn das Bild zeigt 
die Länder Europas und Asiens bei Nacht. 
Ich weiß nicht, ob es manipuliert wurde, ob 
es fakt oder fake ist. Ich persönlich habe 
keinen Zweifel an seiner Echtheit, obwohl 
es auf den ersten Blick in die Irre führt. 
Man meint den Nachthimmel zu sehen, 
doch die Perspektive ist umgekehrt: Es sind 
die Großstädte der Welt, die wie Stern
bilder leuchten. Die Welt schwarz-weiß 
zu betrachten, kann unheimlich ästhetisch 
sein, aber auch fatal, eine Täuschung. An 
diesem irdischen Himmel strahlt der hellste 
„Stern“ im Osten auf. Wie ein Feuerwerks-
körper schlägt er Funken in alle Richtun-
gen. In der Umlaufbahn des Sowjetsterns 
scheint das Leben zu pulsieren, als gäbe es 
keine Nacht mehr, während die Schwärze 

des Bildes zeigt, wo das Volk lebt, das in 
der Finsternis wandeln muss (vgl. Jes 9,1): 
in der Ukraine. Russlands gezielte Angriffe 
auf die Infrastruktur und Energieversor-
gung des Landes führen zu großflächigen 
Strom-, Wasser- und Heizungsausfällen, 
lassen die Menschen in der Dunkelheit 
versinken, immer wieder. Der vierte Kriegs-
winter wird zur Überlebensfrage. Hängen 
Licht und Wahrheit wirklich zusammen? 
Kiew im Blackout. Lichtsmog in Moskau. 
Sinkende Sterne über Europa. Oder ist die-
ses Bild vielleicht ein Foto-Negativ?

Manche fragen, ob sich die Berichte 
unabhängig überprüfen lassen und spre-
chen von Kriegs-Framing. Nur: Wem gilt 
und dient dieses Gaslighting? 

Wir sprechen von einer Zeitenwen-
de. Aber meinen wir dieselbe wie Jesaja? 
Werden Tod, Krieg und Finsternis ver-
schwinden? Wird eine neue Herrschaft 
aufstrahlen? Ist die Verheißung des Frie-
dens performatives Präsens oder ungewis-
ses Futur 1? Haben wir Grund zu lautem 
Jubel? Ob das Volk im gleißenden Licht 
die Todesschatten sieht, die es auf die Erde 
wirft? Mir kommen Zweifel. 

Die Verfasserin ist Benediktinerin



41

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

Zweifel – zwiefältiges Innewerden

1	 Romano Guardini: Der Gegensatz. Versuche zu einer Philosophie des Lebendig-Konkreten. Mainz 
31985, 50.

2	 Elazar Benyoëtz: Scheinhellig. Variationen über ein verlorenes Thema. Wien 2009, 52.

DAS DEUTSCHE WORT Zweifel trägt die 
Zwiefalt in sich. Nicht einen Zwiespalt von 
Glaube oder Unglaube. Auch wer nicht 
glaubt, glaubt – eben dies. Nicht das bi-
näre System der Digitaltechnik – eins oder 
null, an oder aus, ja oder nein. Im Zweifel 
findet sich der Glaube in einer Zwiefalt der 
Dinge, der Gedanken, ihrer Möglichkeiten.

Der Zweifel lässt mich innehalten, ge-
wahr werden. Vor der Entscheidung ruft er 
mich in die Unterscheidung. Die verschie-
denen Möglichkeiten müssen einander 
nicht widersprechen und ausschließen, sie 
können einander ergänzen und brauchen. 
Unter der Überschrift eines so verstande-
nen Gegensatzes schreibt Romano Guardini 
seine Versuche zu einer Philosophie des 
Lebendig-Konkreten. Dort heißt es: „Das 
Leben aber ist nicht Synthese dieser Ver-
schiedenheit; nicht ihre Vermischung; nicht 
ihre Identität. Sondern das Eine, das in die-
ser gebundenen Zweiheit besteht.“1

Diese Polarität schafft dem Glauben 
Raum, in den hinein Gott sprechen kann. In 
solch gebundener Zwiefalt erfahre ich ihn 
als den gütigen, verzeihenden Gott – und 
als den gerechten und strafenden. Zwiefalt 

erlebe ich in mir selbst, wenn im Erdreich 
meines Herzens Weizen und Unkraut zu-
gleich wachsen, wenn ich das Haus meines 
Lebens – hoffentlich – auf Felsen baue und 
doch manchen Anbau in den Sand setze. 
In diese Wirklichkeit hinein wirkt Gott und 
bringt mich voran, auf Ihn hin.

In Zwiefalt beginnt Klang, zu Musik 
zu werden. Ein Akkord allein, ein einzel-
ner Ton vermag das nicht. Es braucht die 
Polarität verschiedener Klänge – klassisch 
gesprochen: Konsonanz und Dissonanz. 
Ein allzu konsonanter Glaube steht in der 
Gefahr, die Musikalität des Lebendigen zu 
verlieren. Wenn ich allzu eindeutig weiß, 
wie Gott ist und woran ich nicht zweifeln 
darf, mag ein solcher „Glaube“ zu einem 
Hindernis auf dem Weg zu Gott werden – 
nicht aber ein Zweifel, der Gott Raum gibt, 
unterscheidbar zu mir zu sprechen.

Der Zweifel schafft Raum – für mich, 
für meinen Glauben, vielleicht gar für Gott 
selbst. In einem Wort von Elazar Benyoëtz 
finde ich mich: „In Zweifel gezogen dehnt 
sich der Glaube aus.“2

Der Verfasser ist Benediktiner


